**Бог и религия**

Сокращения:

BCW H.P. Собрание сочинений Блаватской, Теософское издательство (TPH), 1950-91

ET The Esoteric Tradition, G. de Purucker, Theosophical University Press (TUP), 2-е изд., 1940

Основы эзотерической философии FEP, G. de Purucker, TUP, 2-е изд., 1979

FSO Источник оккультизма, G. de Purucker, TUP, 1974

Изида Разоблаченная Изида, Е.П. Блаватская, ТУП, 1972 (1877)

Key The Key to Theosophy, Е.П. Блаватская, ТУП, 1972 (1889)

MiE Man in Evolution, G. de Purucker, TUP, 2-е изд., 1977

ML2 Письма Махатм А.П. Синнетту, TUP, 2-е изд., 1975 г.

MLC Письма Махатмы А.П. Синнетту, TPH, хрон. изд., 1993

OG Оккультный глоссарий, G. de Purucker, TUP, 2-е изд., 1996

S.D. Тайная доктрина, Е.П. Блаватская, ТУП, 1977 (1888)

SRCW T. Subba Row Collected Writings, H.J. Spierenburg (comp.), Point Loma Publications (PLP), 2001/02 г.

Т.Г. Теософский глоссарий, Е..П. Блаватская, Теос. Ко, 1973 (1892)

WoH Мудрость сердца, Кэтрин Тингли, PLP, 1978

«Нет религии выше истины» (Девиз Теософского Общества)

«Религия». Операция человеческого духовного разума в его стремлении понять не только как и почему происходят вещи, но, кроме того, включает в себя тоску и стремление к самосознательному единению с божественным Всем ... понимания ... универсальной природы и ее разнообразных и многогранных действий; и эта фаза не может быть отделена от двух других фаз (науки и философии), если мы хотим получить истинную картину вещей такими, какие они есть в себе.

«Человеческая религия - это выражение того аспекта человеческого сознания, который является интуитивным, стремительным и мистическим, и который часто деформируется и искажается в своих низших формах эмоциональным в человеке.

«Среди современных европейцев принято выводить слово «религия» от латинского глагола, означающего «связывать обратно» - Religare. Но есть и другое происхождение ... от латинского корня, означающего «выбирать», «выбирать» ... [Произведено] от латинского Religio, [религия] означает тщательный отбор основных убеждений и мотивов высшим или духовным интеллектом, способность к интуитивному суждению и пониманию и, как следствие, соблюдение этого выбора, в результате чего образ жизни и поведение во всех отношениях соответствуют принятым убеждениям. Это религиозный дух.

«[B] За всеми различными религиями и философиями древних времен кроется секретная или эзотерическая мудрость, выданная величайшими людьми, которые когда-либо жили, основателями и строителями различных мировых религий и мировых философий; и эта возвышенная фундаментальная система была одинаковой повсюду на Земле».

«Эта система прошла под разными названиями, например, эзотерическая философия, древняя мудрость, тайное учение, традиционное учение, теософия и т. д.» (OG 148-9).

 - 2 -

«Эзотерическое учение является общим достоянием человечества, и так было всегда. Во всех различных великих религиях и философиях мира ученик найдет в каждой из них фундаментальные принципы, которые, если поставить их рядом и критически изучить, легко обнаруживаются как тождественные ... но обычно выражаются в экзотерической форме.

«Однако ни одна из этих мировых религий или мировых философий не дает в ясной и явной форме всю совокупность учений, которые лежат в ее основе; некоторые религии подчеркивают один или несколько таких фундаментальных принципов; другая религия или философия подчеркнут другие из этих принципов; в любом случае другие принципы, оставшиеся в тени. Этим легко объясняется тот факт, что различные мировые религии и мировые философии различаются между собой и часто для бездумного ума кажутся внешне мало общего, а возможно, даже противоречащими друг другу. Причина этого в том, что каждая такая религия или философия была дана миру по-разному, форма, которую каждая приняла, была лучшей для того периода, когда она была провозглашена. Каждая такая религия или философия, имеющая свою расовую сферу и период времени, представляет различные человеческие умы, которые ее разработали ...

«Эти манеры или манеры экзотерического мышления мы можем отбросить, если захотим; но это фундаментальные принципы, лежащие в основе каждой великой религии или великой философии, которые в своей совокупности составляют универсальную эзотерическую доктрину. В этой универсальной эзотерической доктрине лежит таинственное поле каждой великой религии или философии ...

«Экзотеризм - то есть внешняя и популярная формулировка религиозных и философских доктрин - открывает истину; самоуверенность невежества, увы, всегда оскорбляет истину; тогда как эзотеризм открывает истину» (ОG 46-7, 50).

«Множество религиозных верований, которые человечество исповедовало рано и поздно, ... все произошли из одного примитивного источника. Казалось бы, все это были разные способы выражения стремления заключенной в тюрьму человеческой души к общению с небесными сферами. Как белый луч света разделяется призмой на различные цвета солнечного спектра, так и луч божественной истины, проходя через трехстороннюю призму человеческой природы, разбивается на разноцветные фрагменты, называемые РЕЛИГИЯМИ. И так же, как лучи спектра незаметными оттенками сливаются друг с другом, так и великие богословия, появившиеся с разной степенью отклонения от первоначального источника, были связаны небольшими расколами, школами и ответвлениями в ту или иную сторону. В общем, их совокупность представляет собой одну вечную истину; по отдельности они являются лишь оттенками человеческой ошибки и признаками несовершенства. ...

«То, что презрительно называли язычеством, было древней мудростью, исполненной Божества; и иудаизм, и его потомки, христианство и исламизм, черпали все вдохновение, которое они содержали, от этого этнического родителя. Доведический брахманизм и буддизм - это двойной источник, из которого произошли все религии; Нирвана - это океан, к которому все стремятся» (Изида 2: 639)

«[T] Здесь не более плодородный источник ненависти и раздоров, чем религиозные различия. Когда та или иная сторона считает себя единственным обладателем абсолютной истины, вполне естественно, что он считает своего соседа абсолютно в тисках Ошибки или Дьявола. Но однажды заставьте человека увидеть, что ни в одном из них нет всей правды, но что они взаимно дополняют друг друга, что полная истина может быть найдена только в совокупных взглядах всех, после того,

 - 3 -

как то, что ложно в каждом из них, было просеяно. вот - тогда установится истинное братство в религии. ...

«Каждая религия, таким образом, представляет собой частичку божественной истины, созданную для того, чтобы сфокусировать обширную панораму человеческого воображения, которое претендовало на то, чтобы представлять и заменять эту истину» (Кey 45-6, 58)

«Истинное зло исходит от человеческого разума, и его происхождение полностью исходит от разумного человека, который отмежевывается от Природы. ... [T] Главная причина почти двух третей зла, преследующего человечество ... это религия ... Это священническая каста, священство и церкви; именно в тех иллюзиях, которые человек считает священными, он должен искать источник того множества зол, которое является великим проклятием человечества и почти подавляет человечество. Невежество создало богов, и хитрость воспользовалась возможностью. ... Разве человек не готов совершить какое-либо зло, если ему говорят, что его Бог или боги требуют преступления? ... Сумма человеческих страданий никогда не уменьшится до того дня, когда лучшая часть человечества разрушит во имя Истины, нравственности и всеобщего милосердия алтари своих ложных богов» (ML2 57-8) / MLC 273-5).

«Эзотерическая философия примиряет все религии, снимает с каждой их внешнюю человеческую одежду и показывает, что корень каждой идентичен корню любой другой великой религии. Это доказывает необходимость абсолютного Божественного Принципа в природе. Он отрицает Божество не больше, чем Солнце. Эзотерическая философия никогда не отвергала ни Бога в Природе, ни Божество как абсолютные и абстрактные Ens. Он только отказывается принять любого из богов, так называемых монотеистических религий, богов, созданных человеком по его собственному образу и подобию, кощунственной и жалкой карикатуры на Вечное, Непознаваемое (SD 1: xx)

«Теософия - это не религия, а философия одновременно религиозная и научная; и [стремится] возродить в каждой религии ее собственный вдохновляющий дух, поощряя и помогая исследовать истинное значение ее доктрин и обрядов. Теософы знают, что чем глубже они проникают в смысл догм и церемоний всех религий, тем больше становится их очевидное лежащее в основе сходство, пока, наконец, не будет достигнуто восприятие их фундаментального единства. Эта точка соприкосновения есть не что иное, как Теософия - Тайная Доктрина веков; которое, разбавленное и замаскированное, чтобы соответствовать возможностям множества и требованиям времени, сформировало живое ядро ​​всех религий» (BCW 8: 268-9).

«[Теософия] - это суть всей религии и абсолютной истины, капля которой лежит в основе каждого вероучения. ... Теософия на земле подобна белому лучу спектра, а каждая религия - только один из семи призматических цветов. Игнорируя всех остальных и проклиная их как ложные, каждый особый цветной луч претендует не только на приоритет, но и на то, чтобы быть самим этим белым лучом, и предает анафеме даже свои оттенки от светлого к темному, как ереси. Тем не менее, по мере того, как солнце истины поднимается все выше и выше на горизонте человеческого восприятия и каждый цветной луч постепенно угасает до тех пор, пока он, в свою очередь, не будет, наконец, повторно поглощен, человечество, наконец, больше не будет проклято искусственными поляризациями, но обнаружит, что Сама купается в чистом бесцветном солнечном свете вечной истины. И это будет Теософия» (Кey 58).

 - 4 -

«[Никакое] учение, рожденное людьми, никакое вероучение, каким бы освященным оно ни было традициями и древностью, не могло сравниться по священности с религией природы» (SD 2: 797) «[В] будущих временах новая и прекрасная религия природы истинно духовного типа займет место нынешнего периода агностической неопределенности, потому что это будет не религия, а религия, полностью основанная ... на фактах Духовной Вселенной» (ET 470).

**Божественность и бесконечность**

«[T] Здесь в религиозной мысли три или четыре идеи относительно того, как должны быть сформулированы учения, касающиеся божества. Один из них называется деизмом, то есть доктриной, принятой теми, кто верит, что существует личный Бог, но Тот, кто отделен от мира, который Он создал; что Он не проявляет особого интереса к этому; и та вселенная, которую Он создал каким-то очень загадочным образом, управляется сама собой.

«Вторая теория, которая принципиально одинакова в принципе, называется теизмом. Это доктрина тех, кто принимает личностного Бога, превосходящего физическую вселенную, но при этом Бога, который проявляет самый живой интерес к вселенной, которую Он создал, и к существам, которых Он создал для обитания этой вселенной.

«Третий образец веры или неверия в отношении божества - это то, что называется атеизмом, то есть вера, которой придерживаются те, кто говорит, что Бога вообще нет.

«Четвертое верование ... называется пантеизмом. Это доктрина тех, кто говорит, что вселенная вдохновлена ​​безличной жизнью, содержащей универсальное сознание и которая существует в каждой частице, бесконечно малой или космической, этой вселенной, и что универсальная жизнь является фоном этой вселенной; что эта универсальная жизнь является источником и конечной судьбой каждого из таких бесконечно малых или космических существ.

«Теософов можно назвать пантеистами ... в том смысле, что мы признаем универсальную жизнь, наполняющую, вдохновляющую все ...» (MiE 250-1)

 «Божественное можно понять, заглянув внутрь… ибо самый корень духовной природы человека - это само божественное, наше духовное происхождение, наш безличный родитель, источник нашей сущности. Из него мы возникли в далекие эоны безграничного прошлого в нашем кругосветном путешествии вниз, в материю; и к нему мы вернемся в далеких циклах будущего - но тогда как ... полностью развитые духовные монады. Оставив его утром времени как бессознательные божественные искры, мы вернемся к нему как самосознательные божества. Это мы, и мы это. Это сокровенное «я», живущее в основе, в сердце каждого из нас; и в основе всего сущего, всех сущностей, которые есть, потому что по сути это все» (MiE 252)

Мало того, что каждое существо является выражением индивидуализированного божества, его внутреннего бога, но и все эти внутренние боги находятся под властью, живут в какой-то более великой божественности и образуют ее часть, которая сама является частью высшей совокупности в сфере жизни некоего божества, еще более возвышенного; и так до бесконечности. На каждом шагу мы можем говорить с Павлом о христианах: «В Нём мы живем, движемся и существуем» (FSO 383).

 - 5 -

Первое фундаментальное положение тайной доктрины гласит: «Вездесущий, вечный, безграничный и неизменный ПРИНЦИП, о котором невозможно строить предположения, поскольку он превосходит силу человеческого знания и может быть затемнен любым человеческим выражением или подобием. ...

«[T] здесь - одна абсолютная Реальность, которая предшествует всему проявленному, обусловленному существу. Эта Бесконечная и Вечная Причина ... является корнем без корней «всего, что было, есть или когда-либо будет». Он, конечно, лишен всех атрибутов и по существу не имеет никакого отношения к проявленному, конечному Бытию. Это скорее «Бытийность», чем Бытие (на санскрите, Сат), и оно находится за пределами всех мыслей и спекуляций. ...

«Это ЕДИНАЯ ЖИЗНЬ, вечная, невидимая, но вездесущая, без начала и конца, но периодическая в своих регулярных проявлениях, между периодами которой царит темная тайна Небытия; бессознательное, но абсолютное Сознание; неосуществима, но единственная самосуществующая реальность ... Ее единственный абсолютный атрибут, который является САМ, вечным, непрекращающимся Движением, на эзотерическом языке называется «Великим Дыханием», которое является вечным движением Вселенной в смысле безграничное, вездесущее ПРОСТРАНСТВО» (SD 1:14, 2).

«Основной Закон [тайной доктрины] ... это Единая однородная божественная СУБСТАНЦИЯ-ПРИНЦИП, одна радикальная причина ...

«Это называется «Субстанция-Принцип», потому что она становится «субстанцией» на плане проявленной Вселенной, иллюзией, в то время как она остается «принципом» в безначальном и бесконечном абстрактном, видимом и невидимом ПРОСТРАНСТВЕ. Это вездесущая Реальность: безличная, потому что она содержит все и вся. Его безличность - фундаментальная концепция Системы. Он скрыт в каждом атоме Вселенной и является самой Вселенной» (SD 1: 273).

«Мы отвергаем идею личного или внекосмического и антропоморфного Бога, который является лишь гигантской тенью человека, а не человека в лучшем виде. Бог богословия ... это клубок противоречий и логической невозможности. [Если Бог] бесконечен - то есть безграничен - и особенно если он абсолютен, как он может иметь форму и быть творцом чего-либо? Форма подразумевает ограничение, и начало, и конец; и, чтобы творить, Существо должно думать и планировать. Как можно предположить, что АБСОЛЮТ должен мыслить, т.е. иметь какое-либо отношение к тому, что ограничено, конечно и обусловлено? Это философский и логический абсурд. ...

«Мы верим в Универсальный Божественный Принцип, корень ВСЕГО, из которого все исходит и в который все будет поглощено в конце великого цикла Бытия. ... Когда мы говорим о Божестве и делаем его тождественным, то есть ровесником, с Природой, имеется в виду вечная и несотворенная природа, а не совокупность порхающих теней и конечных нереальностей. Мы оставляем создателям гимнов называть видимое небо или небеса Престолом Бога, а нашу грязную землю подножием ног. Наше БОЖЕСТВО не находится ни в раю, ни в конкретном дереве, здании или горе: оно везде, в каждом атоме видимого, как и невидимого Космоса, внутри, над и вокруг каждого невидимого атома и делимой молекулы; ибо ОНО - это таинственная сила эволюции и инволюции, вездесущая, всемогущая и даже всеведущая творческая потенциальность.

 - 6 -

«[Абсолют не мыслит] по той простой причине, что это сама Абсолютная Мысль. И не существует по той же причине, поскольку это абсолютное существование и Бытие, а не Бытие. ... Короче говоря, наше Божество - это вечный, непрерывно развивающийся, а не созидающий, строитель вселенной, сама эта вселенная разворачивается из своей собственной сущности, а не создается. Это сфера без окружности ... Это единый закон, дающий импульс проявленным, вечным и неизменным законам внутри этого никогда-проявляющегося, потому что абсолютный ЗАКОН, который в периоды его проявления является Вечно-становящимся» (Кey 61-5).

«Одна преобладающая, наиболее отчетливая идея - обнаруженная во всех древних учениях, относящихся к Космической Эволюции и первому «творению» нашего Земного шара ... - это то, что весь Космос произошел из БОЖЕСТВЕННОЙ МЫСЛИ. Эта мысль пропитывает материю, которая вечна ЕДИНОЙ РЕАЛЬНОСТИ; и все, что живет и дышит, развивается из эманаций ЕДИНОГО Неизменного - Парабрахма = Мулапракрити, вечного единого корня» (SD 1: 339-40).

«Парабрахман означает« за пределами »Брахмана, а Брахман - это Абсолют, иерарх вселенной, другими словами, высшая божественно-духовная сущность вселенной или космоса. Таким образом, Парабрахман не является сущностью; это Бесконечность, ТО, непостижимое Все ...

«Абсолют - понятие относительное. Это философский Единый, Космический Источник ...; но это не мистический Ноль, олицетворяющий Бесконечность. Следовательно, Ноль содержит ... бесконечное количество космических Единиц, иначе космических монад, и множество второстепенных монад, которые являются производными от любой такой космической Единицы.

«Каждый Абсолют - это иерархия своей собственной иерархии, Единая, от которой все последующие дифференциации после этого исходят до предела этой иерархии. Каждый такой Абсолют - это космическое дживанмукта, означающее сущность, которая достигла состояния относительно совершенного освобождения - мокша или мукти брахманизма и латинское слово absolutum, оба означающие освобожденный, свободный от рабства всем нижним планам, потому что господин или первенец из них. Таким образом, Абсолют - это высшее божество или Безмолвный Наблюдатель Иерархии Сострадания, которая образует светлую сторону вселенной или космической иерархии. ...

«Если мы неправильно называем Бесконечность Абсолютом, мы немедленно создаем в уме образ конечного Существа, каким бы высоким оно ни было. ... Неправильное употребление слова «Абсолют» возникло из христианской психологии личного Бога, бесконечной Личности, от которой европейские философы не могли избавиться. ... Человек не может быть бесконечным: это терминологическое противоречие. Хотя может быть абсолютная личность, вершина иерархии, этот иерарх - только один из бесконечного числа других иерархов; но Бесконечное без числа, атрибута, квалификации или формы не абсолютно. Это подрывает корни старых теологических и философских суеверий. Хотя Е.П.Б. часто употребляя слово «Абсолют» в его обычном и ошибочном значении, она остро осознавала его правильное грамматическое и логическое использование [см. TG 4].

 «[М] Мулапракрити ... это другая сторона Парабрахмана, но, в частности, корень каждой иерархической системы. Вселенная - это то и другое; по своей сути это мулапракрити, а также Парабрахман, потому что он состоит из множества отдельных монад. Сердце монады - безбрежное Пространство; а у безграничного Пространства есть два аспекта: жизнь или энергия и субстанция или форма. Вы не можете отделить одно от другого. Жизнь или энергия - это то, что мы можем назвать Парабрахманом; сторона вещества или сторона тела - мулапракрити. ...

 - 7 -

«Каждый атом имеет свое пристанище в молекуле; каждая молекула имеет свой дом в клетке; каждая клетка в теле; каждое тело в большом теле; большее тело, в данном случае наша Земля, имеет свою среду обитания в солнечном эфире; солнечная система имеет свой дом в галактике; галактика во вселенной; вселенная имеет свой дом в более обширной вселенной; и так далее, до бесконечности. И это ad infinitum /до бесконечности/- это наш способ сказать Парабрахман - однако с той глубокой и радикальной разницей, что основная идея - это внутренние, невидимые, духовные миры, которые западная мысль почти повсеместно игнорирует.

«Все существует в чем-то еще более великом, чем он сам, и содержит множество существ ниже себя» (FSO 89-91; также OG 1-2).

«Попытайтесь сформулировать простую концепцию смысла бесконечной и безначальной вечности и Безграничного и отбросьте ее туда: непрекращающаяся жизнь, бесконечная деятельность, бесконечная жизнь и сознание в непрерывном движении повсюду. ... Мудрых древних никогда особо не волновали глупые попытки постичь Безграничное или безграничное Вечное. Они признали реальность бытия и позволили этому уйти, хорошо зная, что постоянно растущее знание универсальной жизни было и остается всем, чего человеческий разум мог когда-либо достичь с помощью постоянно расширяющегося сознания» (FEP 216).

**Личный Бог**

«Мы отвергаем как недостойное ... любое представление о божественном, меньшее по величию, чем сокровенная интуиция человека о безграничной бесконечности; поэтому мы отвергаем идею, обычно относящуюся к термину «личный Бог». ... [Т] божественное безгранично, оно не подлежит ограничениям, оно нигде, потому что везде - нигде в частности, потому что везде вообще» (MiE 247-8).

«Христиане называют Бога Бесконечным Существом, а затем наделяют Его всеми конечными качествами, такими как любовь, гнев, доброжелательность, милосердие! Они называют Его Всемилостивым и проповедуют вечное проклятие для трех четвертей человечества в каждой церкви; Все-Справедливый, и грехи этой короткой жизни не могут быть искуплены даже вечностью сознательной агонии. ...

 «[Мы] верим, что во всей вселенной существует лишь один неопределимый принцип, который, будучи совершенно непостижимым для наших ограниченных интеллектов, мы предпочитаем не оспаривать его величие, чем хулить его величие нашими антропоморфными спекуляциями. Мы верим, что все остальное, что существует, будь то материальное или духовное, и все, что может существовать, реально или потенциально в нашем идеализме, исходит из этого принципа. Что все является корреляцией в той или иной форме этой Воли или Силы ... » (BCW 1: 333-4).

«Вера в личного бога может принести некоторую пользу при определенных обстоятельствах, но она также может принести большой вред в зависимости от атрибутов, которые мы придаем этому личному богу. ... Если мы верим, что такой бог страстен, мстителен и изменчив, если мы верим, что он благоволит одним и осуждает других, что его можно убедить простить наши грехи и тем самым действовать вопреки закону справедливости, такая вера не только препятствует нашему прогрессу, но и очень пагубна '' (SRCW 2: 285-6).

 - 8 -

 «Бог теологов - это просто воображаемая сила ... Наша главная цель - избавить человечество от этого кошмара и научить человека добродетели ради нее самой и жить, полагаясь на себя, а не на теологический костыль. , который на протяжении бесчисленных веков был прямой причиной почти всех человеческих страданий. ... [Чего], но богослов, воспитанный на тайнах и самом абсурдном сверхъестественном, может вообразить самосуществующее существо по необходимости бесконечным и вездесущим за пределами проявленной безграничной вселенной? ... [Единая жизнь] ... суть каждого атома материи ... » (ML2 53 / MLC 270-1).

В письме в «Теософист» корреспондент написал об инциденте, в котором кого-то спасла от укуса змеи, потому что он проснулся и вовремя вскочил с кровати. Он утверждал, что это «необычное явление» показывает, что за людьми наблюдает личный Бог.

Е.П.Б. ответила: «Называть это происшествие «экстраординарным явлением» и видеть в нем «защитную руку Бога» - это определенно ребячество. Было бы гораздо более необычным, если бы, допуская в качестве аргумента существование личного Бога, мы приписывали бы ему не лучшее занятие, чем занятие телохранителя для каждого мужчины, женщины и ребенка, которым угрожает опасность, когда он мог простым упражнением своей воли либо отогнать змею, не нарушив покоя бедняка, либо, что было бы еще лучше, не сотворить змей вообще. ...

«Почему наш корреспондент не упоминает о случаях, когда бедные невинные дети были укушены и умерли? Что они сделали, чтобы не получить равную защиту? Готов ли он утверждать, что тысячи, которых ежегодно кусают и убивают змеи в Индии, оскорбляют божество ...? » (BCW 5: 319-20).

«Теософы ... верят в Великое ВСЕ, в Сат, то есть в абсолютное и бесконечное существование, уникальное и не имеющее ничего подобного, которое не является ни Существом, ни антропоморфным существом, которое есть и никогда не может быть. ... Они проповедуют против каждой догматической и непогрешимой религии и не признают никакого другого божества, распределяющего страдания и воздаяние, кроме Кармы, арбитра, созданного их собственными действиями. Единственный Бог, которому они поклоняются, - ИСТИНА; единственный дьявол, которого они признают и с которым борются ... это сатана эгоизма и человеческих страстей» (BCW 8: 79-80).

«Карма - это в высшей степени философская истина, самое божественное и благородное выражение примитивной интуиции человека относительно Божества. Это доктрина, которая объясняет происхождение Зла и облагораживает наши представления о том, какой должна быть божественная неизменная Справедливость, вместо того, чтобы унижать неизвестное и непознаваемое Божество, превращая его в причудливого, жестокого тирана, которого мы называем Провидением '' (SD 2). : 305-6fn).

«[Искупление] оказалось одним из самых пагубных и деморализующих учений.

«Духовенство говорит: какими бы ужасными ни были наши преступления против законов Бога и человека, нам остается только верить в самопожертвование Иисуса ради спасения человечества, и Его кровь смывает все пятна. ... Хотя преступник дождется последней минуты последнего часа последнего дня своей земной жизни, прежде чем его побледневшие губы произнесут исповедание веры, он может отправиться в Рай ...

«Но если мы выйдем за пределы маленького круга вероучений и рассмотрим вселенную в целом, уравновешенную тонким согласованием частей, как все здраво логично, как слабое

 - 9 -

мерцающее чувство Справедливости восстает против этого Заместительного Искупления! ... [Чтобы] утверждать, что можно навредить ближнему, убить, нарушить равновесие общества и естественный порядок вещей, а затем - из-за трусости, надежды или принуждения, неважно - получить прощение, веря, что проливание одной крови смывает пролитую другую кровь - это абсурд! Можно ли уничтожить последствия преступления, даже если само преступление должно быть помиловано? ... Каждое доброе и злое действие имеет свои последствия, так же ощутимо, как камень, брошенный в спокойную воду. ...

«Эти убийцы с поличным ... в большинстве случаев убивали своих жертв, не давая им времени на покаяние или призывая Иисуса омыть их своей кровью. Они, возможно, умерли грешниками и, конечно, - в соответствии с теологической логикой - получили награду за свои большие или меньшие проступки. Но убийца, настигнутый человеческим правосудием, заключен в тюрьму, его оплакивают сентименталисты, ему молятся вместе с ним, произносит заклинания и слова обращения и идет к эшафоту искупленное дитя Иисуса! Если бы не убийство, за него не помолились бы, не искупили бы, не помиловали бы. Очевидно, этот человек поступил правильно, убив, потому что таким образом обрел вечное счастье? А как насчет жертвы, или ее семьи, родственников, иждивенцев, социальных отношений - справедливость им не возмещена? Должны ли они страдать в этом мире и в следующем, пока тот, кто обидел их, сидит рядом со «святым разбойником» Голгофы и будет благословлен навеки?» (Изида 2: 542-3).

**Боги и творческие силы**

«Единый бесконечен и безусловен. Оно не может творить, поскольку не может иметь отношения к конечному и обусловленному. Если бы все, что мы видим, от великолепных солнц и планет до травинок и пылинок, было создано Абсолютным Совершенством и было прямой работой даже Первой Энергии, исходящей от Него, тогда все такие вещи были бы совершенными, вечными и безусловными, как и его автор. Миллионы и миллионы несовершенных произведений, обнаруженных в Природе, громко свидетельствуют о том, что они являются продуктом конечных, обусловленных существ, хотя последние были и остаются Дхиани-Чоханами, Архангелами или кем-то еще, кого они могут назвать. Короче говоря, эти несовершенные дела являются незавершенным продуктом эволюции под руководством несовершенных Богов. ... Это несовершенство - один из аргументов Тайной Науки в пользу существования и активности этих «Сил» '(BCW 14: 216-7).

«Природа» несовершенна, поэтому неизбежно совершает «ошибки», потому что ее действие происходит от множества действующих сущностей - то, что мы все время видим вокруг себя, является доказательством этого. ... Если бы [природа] возникла из «рук неизменного Божества» ... это была бы идеальная работа. Как мы знаем, дело обстоит как раз наоборот, и его недостатки или «ошибки» возникают из-за того, что существа, существующие в природе, действующие в ней, контролирующие и заставляющие природу, простираются в бесконечных иерархиях из сокровенного, из самого высокого из Наивысших, вниз вовеки, вверх вовеки, во всех степенях несовершенства и совершенства ... » (FEP 57).

«Вселенная работает и направляется изнутри вовне. ... Весь Космос направляется, контролируется и оживляется почти бесконечными сериями Иерархий разумных Существ, у каждой из которых есть миссия, которую нужно выполнить, и кто - даем ли мы им то или иное имя и называем их Дхиан-Чоханами или Ангелы - ... носители Кармических и Космических Законов. Они бесконечно различаются по соответствующим степеням сознания и разума ... Ибо каждое из этих Существ

 - 10 -

либо было, либо готовится стать человеком, если не в настоящем, то в прошлом или грядущем цикле (Манвантара) » SD 1: 274-5)

«Весь порядок природы демонстрирует поступательное движение к более высокой жизни. В действии, казалось бы, самых слепых сил есть замысел. Доказательством этого является весь процесс эволюции с его бесконечными приспособлениями. ... [То], что называется «бессознательной природой», на самом деле представляет собой совокупность сил, которыми манипулируют полуразумные существа (элементалы), ведомые Высокими планетными духами (Дхиан Чоханами), коллективная совокупность которых образует проявленный глагол непроявленного ЛОГОСА и представляет собой одновременно РАЗУМ Вселенной и ее неизменный ЗАКОН '' (SD 1: 277-8).

«Тайная Доктрина не учит атеизму, за исключением индуистского значения слова настика, или отказа от идолов, включая всех антропоморфных богов. ...

«Он допускает Логос или коллективного «Творца» Вселенной; a Demi-urgos - в смысле, подразумеваемом, когда кто-то говорит об «Архитекторе» как «Создателе» здания, в то время как этот Архитектор никогда не касался его камня, но, создавая план, оставил весь ручной труд на масонов; в нашем случае план был предоставлен Идеей Вселенной, а конструктивная работа была предоставлена ​​Воинствам разумных Сил. Но этот Демиург не является личным божеством, то есть несовершенным внекосмическим богом, а всего лишь совокупностью Дхиан-Коганов и других сил. ...

«[Дхиан-чоханы] двойственны по своему характеру; будучи составленным из (а) иррациональной грубой энергии, присущей материи, и (б) разумной души или космического сознания, которое направляет эту энергию, и которое является мыслью Дхиан-Чохана, отражающей Идею Вселенского разума. Это приводит к постоянной серии физических проявлений и моральных воздействий на Земле в течение манвантарных периодов, при этом все существо подчиняется Карме. Поскольку этот процесс не всегда идеален; и поскольку, сколько бы доказательств он ни демонстрировал руководящего разума за завесой, он все же показывает пробелы и изъяны и даже очень часто приводит к очевидным неудачам - следовательно, ни коллективное Воинство (Демиург), ни какая-либо из действующих сил по отдельности, не являются подходящими предметами для божественных почестей или поклонения. Однако все имеют право на благодарное благоговение перед человечеством, и человек должен всегда стремиться помочь божественной эволюции Идей, становясь в меру своих возможностей сотрудником природы в циклической задаче. Только непознаваемая Карана, Беспричинная Причина всех причин, должна иметь свой алтарь на святой и вечно неутоптанной земле нашего сердца - невидимой, нематериальной, не упомянутой, кроме как через «тихий голос» нашего духовного сознания. . Те, кто поклоняется этому, должны делать это в тишине и освященном одиночестве своих Душ; делая их дух единственным посредником между ними и Вселенским Духом, их добрые дела - единственными священниками, а их греховные намерения - единственными видимыми и объективными жертвами Присутствия» (SD 1: 279-80).

Чем больше человек изучает их Иерархии и выясняет их идентичность, тем больше доказательств приобретается, что нет ни одного из личных богов прошлого и настоящего, известных нам с самых ранних дней Истории, который не принадлежал бы к третьей стадии Космического проявления. В каждой религии мы находим скрытое божество, составляющее основу работы; затем оттуда исходящий луч, который попадает в изначальную Космическую материю (первое проявление); затем результат андрогина, персонифицированная двойная абстрактная сила мужского и женского

 - 11 -

пола (вторая стадия); наконец, в третьем, оно разделяется на семь Сил, которые все древние религии называли созидательными силами ... » (SD 1: 437).

«Нигде и никому не позволялось спекуляциям выходить за пределы этих явленных богов. Безграничное ЕДИНСТВО оставалось для каждого народа девственной запретной почвой, не спутанной человеческими мыслями, не затронутой бесплодными спекуляциями. ...

«В каждой Космогонии позади и выше творческого божества стоит высшее божество, планировщик, Архитектор, для которого Творец является лишь исполнителем. И еще выше, сверху и вокруг, внутри и снаружи находится НЕИЗВЕСТНОЕ, Источник и Причина всех этих Эманаций» (SD 2: 42-3).

«Непознаваемая Причина не продвигает эволюцию, сознательно или бессознательно, а лишь периодически демонстрирует различные аспекты себя для восприятия конечных Разумов. Коллективный Разум - Универсальный - состоящий из различных и бесчисленных Сонмов Созидательных Сил, сколь бы бесконечными они ни были в проявленном Времени, все же конечен, если сравнивать его с нерожденным и нерушимым Пространством в его высшем сущностном аспекте. Конечное не может быть совершенным. Следовательно, среди Сонмов есть низшие Существа ... » (SD 2: 487).

«Вера в «духов» законна, потому что она основана на авторитете эксперимента и наблюдения; кроме того, оно подтверждает другое убеждение, также рассматриваемое как суеверие, а именно политеизм. Последнее основано на факте природы: духов, которых ошибочно принимают за богов, видели люди в каждую эпоху - отсюда и вера во многих и различных богов. С другой стороны, монотеизм опирается на чистую абстракцию. Кто видел БОГА, этого Бога, мы имеем в виду, Бесконечного и Всемогущего, о котором так много говорят монотеисты? Политеизм ... логичен и согласуется с философиями Востока, все из которых, будь то пантеистические или деистические, провозглашают ЕДИНОЕ бесконечной абстракцией, абсолютным чем-то, что полностью превосходит концепцию конечного. Несомненно, такое вероучение более философское, чем та религия, богословие которой, провозглашая в одном месте Бога, таинственное и даже непостижимое Существо, которого «никто не увидит и не будет жить» (Исход, xxxiii, 20), показывает ему в то же время такой человечный и столь мелочный Бог, что заботится о штанах своего избранного народа, пренебрегая при этом сказать что-либо определенное о бессмертии их душ или их выживании после смерти! [\* «И сделай им штаны льняные, чтобы прикрывать наготу их; от чресл до бедер они дойдут» (Исход, XXVIII, 42). БОГ, модник и портной !!]

Таким образом, вера в сонм и сонмы духовных сущностей, обитающих на различных планах и сферах во Вселенной, в сознательных внутрикосмических существ, на самом деле, логична и разумна, в то время как вера во внекосмического Бога – абсурд (BCW 12: 199-200).

«[E] даже греческие и римско-католические христиане мудро верят в ангелов, архангелов, архонтов, серафимов и «утренних звезд» - даже если слепо связывают их всех с антропоморфным богом. Короче говоря, роль теологических Deliciae humani generis [восхитительных человеческих созданий], которые управляют космическими элементами более законна, чем науки, которая полностью им не верит и защищает их механические силы. Ибо они очень часто действуют не только с человеческим разумом и упорством. Тем не менее, этот разум отрицается и приписывается слепому случаю» (SD 1: 604).

 - 12 -

«[E] даже греческие и римско-католические христиане мудро верят, как и они, - даже если слепо связывают и прослеживают их всех с антропоморфным богом - в Ангелов, Архангелов, Архонтов, Серафимов и Утренних Звезд: во всех этих Короче говоря, теологические Deliciae humani generis [восхитительные человеческие создания], которые управляют космическими элементами, чем наука, полностью им не веря и защищая их механические силы. Ибо они очень часто действуют не только с человеческим разумом и упорством. Тем не менее, этот разум отрицается и приписывается слепому случаю» (SD 1: 604).

 «Боги - высшие обитатели природы ... ее информирующие принципы. Они в такой же степени подчиняются воле и энергии еще более высоких существ - назовите эти волю и энергии «законами» высших существ, если хотите, - как и мы, и как царства природы ниже нас.

«Древние ставили реальности, живые существа, на место законов, которые, как используют этот термин западные люди, являются всего лишь абстракциями - выражением действий сущностей в природе; древние не так легко обманывали себя словами. Они называли их богами, духовными существами. Ни один великий мыслитель древности до христианской эры никогда не говорил о законах природы, как если бы эти законы были живыми существами, как если бы эти абстракции были реальными сущностями, которые что-то делали. Управляли ли когда-нибудь судном по законам навигации? Собирает ли планеты вместе закон всемирного тяготения? Объединяет или сближает атомы? Это слово «закон» - просто умственная абстракция, обозначающая безошибочное действие сознательных и полусознательных энергий в природе » (OG 53-4).

«[T] он безграничный Все полностью инстинктивно связан с сознанием и жизнью, бесконечно необъятным и кишащим множеством, бесконечным и безначальным, существ, которые составляют не просто сердце пульсирующей жизни всего сущего, но обеспечивают те самые сознания, которые управляют бесчисленными вселенными безграничного Всего. ...

«Ни один теософ ... никогда не отрицал Божество, то есть безграничную жизнь в безграничном Все; но это Божество не похоже и ни в каком смысле не может быть сравнено с конечным творцом ... Существует множество иерархий разумных, мыслящих и высокодуховных существ, от которых начинается планетарная цепь, но это не наш бог, и мы никому такому не поклоняемся. Эти существа - наши прародители, наши старшие братья в очень возвышенном смысле, поскольку они были людьми в прежних манвантарах давным-давно; но наш «бог» - никогда, даже если его рассматривать как единое целое и называть Логосом. Наше «божество», если оно вообще есть, есть та неописуемая, безграничная жизнь в ее высших аспектах, стоящая за всем, формирующая фон всего проявленного существа на любом плане, ... неописуемое, немыслимое и, следовательно, невыразимое» (FEP 505-7).

**Братство**

«Чтобы быть [теософом], необязательно признавать существование какого-либо особого Бога или божества. Нужно только поклоняться духу живой природы и пытаться отождествить себя с ним. Почитать это Присутствие, невидимую Причину, которая, тем не менее, всегда проявляет себя в своих непрекращающихся результатах; неосязаемый, всемогущий и вездесущий Протей: неделимый в своей сущности и ускользающий от формы, но появляющийся во всех и всяких формах; то здесь и там, везде и нигде; есть ВСЕ и НИЧЕГО; вездесущий, но один; Сущность, наполненная, связывающая, ограничивающая, содержащая все; содержится во всем. ...

 - 13 -

«[T] его признание равносильно признанию того, что не только человечество - состоящее из тысяч рас - но все, что живет и растет, короче говоря, все, что есть, состоит из той же самой сущности и субстанции, одушевлено тем же духом, и, следовательно, все в природе, физическое или моральное, связано в солидарности» (BCW 2: 102, 11: 128).

«Теософия ... никогда не была синонимом веры в Бога - то есть личного Существа. Наш «Бог» - это даже не внутрикомическое божество, а сам КОСМОС, душа природы, ее дух и ее тело; поэтому наше кредо - трансцендентный ПАНТЕИЗМ. ... Наше Божество - это универсальный,

абсолютный Принцип, проявляющийся в Человечестве, как в Природе, Дух в том, что они едины и нераздельны - отсюда истинное Духовное Братство Человека. Для нас человек является потомком БОГОВ (а не Бога) и праотцом в нынешнем цикле еще более великих богов в будущем цикле» (BCW 11: 409-10)

«Если есть еще больший абсурд, чем говорить о жестоком Боге: это признание того, что Бог, Великий, Абсолютное Целое, мог когда-либо вмешиваться в земные или человеческие дела. Бесконечное не может ассоциироваться с конечным; Безусловное игнорирует условное и ограниченное. Абсолютный «Разум-Мудрость» не может действовать в ограниченном пространстве маленького шара. Он вездесущ и скрыт в Космосе, бесконечен сам по себе. Мы находим его единственное действительно активное проявление в человечестве в целом, состоящее из случайных искр, конечных по своей объективной продолжительности, вечных по своей сущности, исходящих из этого Сердца без начала и конца. Следовательно, единственный Бог, которому мы должны служить, - это человечество, и нашим единственным культом должна быть любовь к ближнему» (BCW 8:88).

«Божество пронизывает всю Вселенную: оно безлично, непознаваемо, как бы близко мы ни приближались к его свету. Это абсолют, цель, к которой мы идем вечно, вечно учимся и возрастаем в воле и силе служить; вечно обретая новые и великие идеалы Того, к чему мы идем.

«Религия, которая сама по себе будет соответствовать нашей врожденной религиозной природе, будет универсальной системой человеческого братства, основанной на знании того, что мы по сути своей божественны; система, которая согреет наши сердца осознанием того, что вне нас нет ничего, что могло бы спасти или проклясть нас; что только мы сами должны и можем совершить собственное спасение» (WoH 78-9).

Составлено Дэвидом Праттом. Май 2003 г. Последнее обновление: ноябрь 2009 г.