**Один Элемент**

Автор: Дэвид Рейгл 31 января 2020 года в 11: 55 вечера

"Однако вы должны иметь в виду, что а) мы признаем только один элемент в природе (духовный или физический), вне которого не может быть никакой природы, так как это сама природа, и который, как Акаша пронизывает нашу Солнечную систему, каждый атом, будучи частью самого себя, пронизывает все пространство и является пространством на самом деле; б) что, следовательно, дух и материя едины, будучи лишь дифференциацией состояний, а не сущностей; в) что наши представления о “космической материи” диаметрально противоположны представлениям западной науки. Может быть, если вы вспомните все это, нам удастся передать вам хотя бы элементарные аксиомы нашей эзотерической философии более правильно, чем до сих пор” (Письма Махатм. Письмо №11, 3-е изд., стр. 63; Хроника, письмо № 65, стр. 168).

"Да, как описано в моем письме - есть только один элемент, и невозможно понять нашу систему, прежде чем правильное представление о ней прочно закрепится в уме. Поэтому вы должны извинить меня, если я задержусь на этом предмете дольше, чем это действительно кажется необходимым. Но до тех пор, пока этот великий первичный факт не будет твердо усвоен, все остальное будет казаться непонятным. Таким образом, этот элемент является - говоря метафизически - одним подслоем или постоянной причиной всех проявлений в феноменальной Вселенной” (Письма Махатм. Письмо № 15, 3-е изд., стр. 89; Хроника, письмо № 67, стр. 182).

Один элемент, санскрит ЭКА-дхату, Тибетский кхамс гчиг.

Из комментария к Ратнаготравибхаге, Глава 1, стих 12, издание Э. Х. Джонстона, стр. 13, за которым следует мой английский перевод:

Все потому, что они не знают и не видят единого элемента.

vibandhaḥ пунар abhūta-Васту-nimittârambaṇa-manasikāra-pūrvikā рага-двеша-mohôtpattir anuśaya-paryutthāna-yogāt | anuśayato привет bālānām abhūtam атат-svabhāvaṃ Васту śubhâkāreṇa vā nimittaṃ бхавати rāgôtpattitaḥ | pratighâkāreṇa vā dveṣôtpattitaḥ | avidyâkāreṇa vā mohôtpattitaḥ | оду ка рага-двеша-Моха-nimittam ayathā-bhutam ārambaṇaṃ kurvatām ayoniśo-manasikāraś cittaṃ paryādadāti | тешам ayoniśo-manasikāra-paryavasthita-cetasāṃ рага-двеша-mohānām anyatama-kleśa-samudācāro бхавати | Тэ тато nidānaṃ kāyena vācā Манаса рага-джем АПИ karmâbhisaṃskurvanti | двеша-варенье API-интерфейса Моха-джам АПИ karmâbhisaṃskurvanti | karmataś ка пунар-janmânubandha Ева бхавати | эвам eṣāṃ bālānām anuśayavatāṃ nimitta-grāhiṇām ārambaṇa-caritānām ayoniśo-manasikāra-samudācārāt kleśa-samudayaḥ | kleśa-samudāyāt карма-samudayaḥ | карма-samudayāj джанма-samudayo бхавати | СА пунар eṣa sarvâkāra-kleśa-карма-джанма-saṃkleśo bālānām ekasya dhātor йатха-bhūtam ajñānād adarśanāc ка правартате |

"Препятствие [видению реальности, таттва] - это возникновение влечения, отвращения и заблуждения [трех основных “страданий”, или загрязнений, клеша], вызванное активизацией скрытой тенденции к загрязнениям, предшествующей умственному вовлечению или принятию в ум в качестве объекта мысли внешнего вида вещи, не такой, как она есть на самом деле. Ибо из-за скрытой склонности к осквернениям со стороны духовно незрелых, вещь не такая, как она есть на самом деле, то есть не имеющая присущей этой вещи природы, становится внешним проявлением в виде чего-то прекрасного, благодаря возникновению притяжения. Или в виде чего-то отталкивающего, вследствие возникновения отвращения. Или в форме чего-то неправильно известного, вследствие возникновения заблуждения. А для тех, кто принимает за объект мысли ту внешнюю видимость, которая является результатом влечения, отвращения и заблуждения, а не то, что есть на самом деле, неправильное ментальное вовлечение овладевает умом. Для тех, чей ум

 - 2 -

захвачен неправильной ментальной деятельностью, происходит проявление или действие любого из загрязнений: влечения, отвращения или заблуждения. Из-за этого они совершают действия телом, речью и умом, рожденные из притяжения. Также рожденные от отвращения, также рожденные от заблуждения, они совершают действия. И благодаря действиям, несомненно, происходит последовательность перерождений. Таким образом, для этих духовно незрелых людей, которые имеют скрытые тенденции к загрязнениям, которые воспринимают внешние проявления, которые идут с ними как объекты мысли, из-за действия неправильного умственного вовлечения возникают загрязнения. Из-за возникновения загрязнений возникают действия. Из-за возникновения действий возникают (повторные) рождения. Это самое осквернение всевозможными осквернениями, действиями и (повторными) рождениями происходит для духовно незрелых, потому что они не знают и не видят единого элемента таким, каков он есть на самом деле”.