**Махатмы о духе, материи, Боге**

Единство духа и материи многократно подчеркивается в трудах теософских Махатм. По словам Махатмы Кут Хуми (К. Х.):

- одно из элементарных и фундаментальных учений оккультизма состоит в том, что два [духа и материи] суть одно и различны только в своих соответствующих проявлениях и только в ограниченных восприятиях чувственного мира ... /1/

- материя сама по себе неразрушима и ... ровесница духа /2/

- дух и материя едины, будучи лишь различением состояний, а не сущностей ... /3/

- сила и материя, дух и материя, божество и природа, хотя их можно рассматривать как противоположные полюса в их соответствующих проявлениях, все же в сущности и в истине они едины ... Пуруша [дух] и пракрити [материя], короче говоря, являются двумя полюсами единого вечного элемента и являются синонимами и взаимозаменяемыми терминами /4/

"Материя – это сама природа", - говорит К.Х., /5/ - “это не якобы мертвая и инертная физическая материя материалистов, а субстанция сознания-жизни оккультистов, проявляющаяся в бесконечных степенях материальности и эфирности. Физическая материя - это сильно конденсированная и кристаллизованная форма этой единой сущности или одного элемента, которую с равным успехом можно было бы назвать единой жизнью или Единым Сознанием. Когда К.Х. говорит о вечности и неразрушимости материи, он, следовательно, имеет в виду не ее "вечно меняющуюся форму, комбинации и свойства"/6/, а ее сущность, иногда называемую свабхават. Эту вечную сущность следует рассматривать не как сложный элемент, который вы называете духом-материей, а как единственный элемент, для которого английский язык не имеет названия. Она одновременно пассивна и активна, чистая духовная сущность в своей абсолютности и покой, чистая материя в своем конечном и обусловленном состоянии" /7/.

Другими словами, оккультизм признает "один элемент в природе (духовный или физический), вне которого не может быть никакой природы, поскольку это сама природа". Он "пульсирует, как в глубоком сне" во время планетарного или солнечного периода покоя (пралайя), а затем вновь становится "универсальным Протеем" в начале следующего периода эволюционной активности (манвантара) /8/. Метафизически говоря, один элемент - это "единый субстрат или постоянная причина всех проявлений в феноменальной Вселенной" /9/. "Единый элемент не только заполняет пространство и есть пространство, но и пронизывает каждый атом космической материи" /10/.

Г. де Пурукер определяет свабхават следующим образом:

“Свабхават - это состояние или положение космического сознания, в котором дух и материя, которые в своей основе едины, уже не двойственны, как в проявлении, но едины: то, что не является ни проявленной материей, ни проявленным духом, но оба являются изначальным единством – духовной акашей, – где материя сливается с духом, и оба теперь действительно едины, называются "отец-мать", дух-субстанция. Свабхават никогда не нисходит из своего собственного состояния, или со своего собственного плана, но является космическим резервуаром бытия, а также существ, следовательно, сознания, интеллектуального света, жизни; это - конечный источник того, что наука в наши дни так причудливо называет "энергиями" природы универсальной.

Северные буддисты называют свабхават более мистическим термином, Ади-Буддхи, "первобытный Буддхи" [духовный разум]; Брахманические писания называют его акашей, а еврейский Ветхий Завет называет его космическими "водами" /11/.

 - 2 -

Строго говоря, свабхават - понятие относительное (как и "дух" и "материя"). Каждый подплан, каждый план и каждая относительно автономная иерархия из семи или двенадцати планов имеет свой собственный высший уровень сознания-субстанции, иногда называемый брахман-прадхана или пуруша-пракрити. Термины Парабрахман и Мулапракрити часто используются для обозначения "предельного" корневого сознания и корневой субстанции соответственно, но это абстракции. Ибо, заключенная в бесконечности пространства и фактически составляющая пространство, нет такой степени сознания-субстанции, которая была бы столь эфирной и "чистой", чтобы не было более высокой, и также нет такой степени плотной и "грубой", чтобы не было более низкой.

К.Х. говорит о "вечном ритмическом движении нисходящего и восходящего цикла свабхават" /12/ - ссылка на постепенное раскрытие все более плотных и более дифференцированных состояний (и планов) Духовной субстанции в течение первой половины эволюционного цикла с последующим их постепенным свертыванием и эфиризацией во второй половине, когда они возвращаются к своему изначальному, относительно однородному состоянию. Простой иллюстрацией этого процесса на нашем собственном плане является превращение водяного пара в жидкую воду, а затем в твердый лед и обратный процесс /13/.

Древние философы говорили о пяти космических элементах: земле, воде, воздухе, огне и эфире; два высших элемента обычно не упоминались публично. На нашем собственном подплане первые четыре элемента соответствуют четырем известным состояниям материи: твердое тело, жидкость, газ, плазма (электрически заряженный газ, состоящий из свободных электронов и ионов). Есть также три эфирных состояния материи, а за ними еще более эфирные подпланы и планы. Применяя принцип "как вверху, так и внизу", эти семь состояний материи можно считать "субэлементами" или, скорее, "суб-субэлементами". Бесконечный спектр духа-субстанции можно разделить на бесконечные элементы и субэлементы (или планы и подпланы). Один элемент может рассматриваться либо как седьмой план (или его высшие уровни) – то есть "Абсолют" или Брахман – любой конкретной иерархии, либо как Парабрахман ("за пределами Брахмана"), что означает либо бесконечность, либо любые планы за пределами вершины или Абсолюта конкретной иерархии /14/.

К.Х. решительно отвергает идею всемогущего, самосознающего, вне космического "Бога", "самосущего чистого духа, независимого от материи" /15/, мыслящего существа, создающего материю и управляющего материальным миром. Он спрашивает, почему "более невозможно, чтобы материя производила дух и мысль, чем дух или мысль Бога производили и создавали материю" /16/. Он отвергает как теистическую теорию ("производство молекулярного движения сознанием"), так и материалистическую "теорию автоматов" (идею о том, что "состояния сознания создаются упорядочением молекул мозга") /17/. вместо духа, или Бога, творящего материю, или материи, творящей дух, т. е. о том, что одна вещь каким-то образом порождает нечто принципиально иное, К.Х. говорит, что дух и материя, в сущности, едины, но существуют в бесчисленных степенях плотности.

В другом письме он пишет:

[Чистый дух] – это ничто, чистая абстракция, абсолютная пустота для наших чувств - даже для самых духовных. Оно становится чем-то только в соединении с материей - следовательно, оно всегда является чем-то, поскольку материя бесконечна и неразрушима и не существует без духа, который в материи есть жизнь. Отделенная от материи, она становится абсолютным отрицанием жизни и бытия, тогда как материя неотделима от нее. ... Дух, жизнь и материя - это не естествен-

 - 3 -

ные принципы, существующие независимо друг от друга, а результаты комбинаций, производимых вечным движением в пространстве ... /18/.

Поэтому теософия отвергает как материализм (рассматривающий сознание как побочный продукт деятельности физической мозговой материи), так и абсолютный идеализм (утверждающий, что дух есть высшая реальность, а материя - лишь иллюзорный побочный продукт). Теософскую философию часто называют "объективным идеализмом" /19/, а также "трансцендентальным материализмом" /20/: она признает множество различных степеней материи, признавая, что материя не может производить сознание; и субстанция, и сознание бесконечны, вечны, несотворены и по существу едины – одна непостижимая тайна. Каждое конкретное проявление субстанции сознания, однако, конечно, подвержено изменениям и имеет временную продолжительность, и в этом смысле "иллюзорно" (Майя).

"Тайна разума" была решена оккультизмом много веков назад, - говорит К.Х. Мысль есть материя (то есть сознание-субстанция) "в своем высшем седьмом состоянии". Он продолжает:

Другими словами, мы верим только в материю, в материю как видимую природу и материю в ее невидимости, как невидимый вездесущий всемогущий Протей с его непрестанным движением, которое есть его жизнь и которое природа черпает из себя, поскольку она есть великое целое, вне которого ничто не может существовать...

Таким образом, существование материи - это факт; существование движения - это другой факт, их самосуществование и вечность или неразрушимость - это третий факт. А идея чистого духа как существа или существования - назовите ее как хотите - есть химера, гигантский абсурд /21/.

Последний пункт К.Х.. повторяет в другом месте: "считать Бога разумным духом и в то же время принимать его абсолютную нематериальность - значит постигать ничтожество, пустоту" /22/... ни конечное, ни бесконечное ничто не является противоречием в терминах" /23/."Мы отрицаем Бога и как философы, и как буддисты", - говорит К.Х. Он добавляет: "Мы знаем, что существуют планетарные и другие духовные жизни" /24/ - часто называемые планетарными духами или Дхиан-Коганами (термин, который обычно относится к существам, которые развились за пределами человеческого царства). Но они, конечно, не являются "вне космическими" или "сверхъестественными" духами, лишенными какой-либо субстанциальной природы. “Разум, присущий нашим Дхиан-Коганам, есть способность, которая может принадлежать лишь проявленным или одушевленным существам, как бы непроницаема или, вернее, невидима не была материальность их существа” /25/. “Организмы высших планетных духов или Дхиан-Коганов состоят из материи в своем седьмом состоянии. Даже самые низшие планетарные духи сделаны из материи, столь неосязаемой ... эта наука называет ее энергией и силой" /26/.

Большинство Махатм, как говорят, являются продвинутыми пятого круга, что означает, что они развили свое сознание до уровня, которого большинство людей не достигнет до пятого круга эволюции Земли. Гаутама Будда описывается как существо шестого круга /27/. K.Х. пишет:

Когда наш великий Будда - Покровитель всех Адептов, преобразователь и учредитель законов оккультной системы - достиг сначала Нирваны на Земле, он стал Планетным Духом; то есть его Дух мог в одно и то же время носиться по межзвездным пространствам в полном сознании и оставаться по своей воле на Земле в своем изначальном и индивидуальном теле. ... Это высшая форма адептства, на которую может надеяться человек на нашей планете. Но это так же редко, как и сами Будды ... /28/.

"Бог богословов, - говорит К.Х., - это воображаемая сила ..."

 - 4 -

Наша главная цель - избавить человечество от этого кошмара, научить человека добродетели ради нее самой и идти по жизни, полагаясь на самого себя, а не опираясь на теологический костыль, который в течение бесчисленных веков был непосредственной причиной почти всех человеческих страданий. Нас можно назвать пантеистами - агностиками никогда /29/.

Единая Жизнь, о которой говорят оккультисты, - это что угодно, только не внекосмическое божество. Бесконечный и всепроникающий, он является "сущностью каждого атома материи" в бесконечном пространстве и фактически является "самой материей" /30/.

К.Х. продолжает:

Но богослов, взращенный на тайне и самом абсурдном сверхъестественном, может представить себе самосущее существо, по необходимости бесконечное и вездесущее вне проявленной безграничной Вселенной? ... Мы отрицаем абсурдное предположение, что даже в безграничной и вечной Вселенной могут существовать два бесконечных вечных и вездесущих существования /31/.

Комментируя поведение Иеговы, описанное в еврейской Библии, К.Х.:

тот, кто читает наши буддийские писания, написанные для суеверных масс, не найдет в них демона столь мстительного, несправедливого, жестокого и глупого, как небесный тиран, на которого [ортодоксальный] Христиане расточают свое рабское поклонение и на которых их бого- словы наваливают те совершенства, которые противоречат на каждой странице их Библии /32/.

Невежество создало богов, и хитрость воспользовалась этой возможностью. ... Сумма человеческих страданий никогда не уменьшится до того дня, когда лучшая часть человечества разрушит во имя истины, морали и всеобщего милосердия алтари своих ложных богов /33/.

Человеческий разум или воля могут действовать либо автоматически и подсознательно (связаны с мозжечком мозга), либо волевым и самосознательным образом (связаны с головным мозгом). Наша автоматическая воля (вегетативная нервная система) контролирует наши непроизвольные телесные функции, такие как дыхание, сердцебиение и кровообращение, в то время как наше самосознание является источником нашей свободной воли. Согласно К. Х., идея о том, что универсальный или бесконечный разум - коллективный разум высших разумных существ - может действовать самосознательно "навсегда останется простой гипотезой", даже высшие планетарные духи знакомы только с функциями его мозжечка, то есть с его автоматическими, инстинктивными операциями /34/. планетарные духи могут проникать за "первичную завесу космической материи" (то есть "первичную" материю, акашу, первую дифференциацию единого элемента /35/), так же как Махатмы могут проникать за завесу грубого физического мира, но “бесконечный разум показывает им, как и нам, не более чем регулярные бессознательные пульсации вечного и универсального пульса природы во всех мириадах миров как внутри, так и вне первобытной завесы нашей Солнечной системы” /36/.

"Законы природы" (или, скорее, привычки природы) являются выражением "непроизвольной механической силы" Вселенского Разума, которую Махатмы также называют "бесконечной силой". Сила (Фохат) - это "материя в одном из ее высших состояний" /37/. Фохат двигает и формирует материю, действуя "точно в соответствии с прототипами, как они задуманы в вечном разуме"/38/ - прототипами, полученными из предыдущих циклов эволюции. Единая, универсальная, всемогущая сила в основном синонимична одной жизни или одному элементу. Он неотделим от Вселенского вечного движения, которое никогда не прекращается и не ослабевает даже во время Пралайи, и является "единственным вечным и нерукотворным божеством, которое мы способны распознать". /39/ "движение вечно, потому что вечен дух", - говорит К.Х.. "Но никакие формы движения никогда не могут быть постигнуты, если они не находятся в связи с материей" /40/.

К.Х. говорит, что наделить бога разумом перед лицом слепого, жестокого зла - значит "сделать из него дьявола" /41/. Что же касается гипотезы о том, что зло и страдание могут быть "мудрой схемой нравственного правителя Вселенной", то К.Х.. отвергает ее как "детскую спекуляцию". Он указывает, что "лучшие адепты исследовали вселенную в течение тысячелетий и нигде не нашли ни малейшего следа такого Макиавеллианского интригана – но повсюду тот же неизменный, неумолимый закон"/42/. Махатмы признают только один фундаментальный "закон": "закон гармонии, совершенного равновесия"/43/. Природе присуща тенденция к восстановлению нарушенного равновесия - процесс, известный под общим названием кармы.

Вечная мудрость, или оккультная философия, существовала "вечность до того, как вылупился напыщенный игровой петух, современная наука". Это "точная наука", основанная на "тысячелетних наблюдениях и опыте" /44/, и область ее исследований простирается далеко за пределы внешней физической оболочки природы.

Ссылки:

1. The Mahatma Letters to A.P. Sinnett [ML2], 2nd ed., 141; The Mahatma Letters to A.P. Sinnett

 [MLC], chron. ed., 282.

2. ML2 142, MLC 283.

3. ML2 63, MLC, 168.

4. Article by KH in H.P. Blavatsky Collected Writings, 4:225-6.

5. ML2 55, MLC 272.

6. ML2 55, MLC 272.

7. ML2 60, MLC 165.

8. ML2 63, MLC 168.

9. ML2 90-1, MLC 182.

10. ML2 97, MLC 187.

11. G. de Purucker, Occult Glossary, 2nd ed., 171.

12. ML2 98, MLC 108.

13. ML2 142, MLC 283.

14. Cf ML2 90-2, MLC 182-3; G. de Purucker, Fountain-Source of Occultism [FSO], 223-37.

15. ML2 55, MLC 272.

16. ML2 55-6, MLC 273.

17. ML2 56, MLC 273.

18.ML2 158-9, MLC 315-7.

19. H.P. Blavatsky, The Secret Doctrine, 1:631; G. de Purucker, Fundamentals of the Esoteric

 Philosophy, 34; FSO 104.

20. Sven Eek, Damodar and the Pioneers of the Theosophical Movement, 437.

21. ML2 56, MLC 273.

22. ML2 138, MLC 280.

23. ML2 54, MLC 271.

24. ML2 52, MLC 270.

25. ML2 55, MLC 272.

26. ML2 56, MLC 273.

27. FSO 512-6.

28. ML2 43, MLC 62.

29. ML2 53, MLC 270.

30. ML2 53, MLC 271.

31. ML2 53, 55; MLC 270, 272.

32. ML2 54, MLC 271.

33. ML2 58, MLC 274-5.

34. ML2 137, MLC 279.

35. ML2 45, 93; Letters of H.P. Blavatsky to A.P. Sinnett [LBS], 379-80; MLC 63, 184, 511.

36. ML2 138, MLC 279.

37. ML2 164, MLC 321.

38. LBS 380, MLC 512.

39. ML2 138, 159; MLC 279, 316.

40. ML2 142, MLC 283.

41. ML2 138-9, MLC 280.

42. ML2 142-3, MLC 283.

43. ML2 141, MLC 282.

44. ML2 144, 160; MLC 285, 317.

45. KH letters cited:

by David Pratt. February 2012.