**Монада: одна и много**

"Монада" буквально означает "единица". Поэтому в самом широком смысле она может относиться к любой природной системе или сущности, к любому единому индивиду - от самой обширной Солнечной системы до мельчайшего атома /1/. В общем, каждая сущность на любом плане имеет внутри себя ядро, "центр управления" или "нервный центр" более высокоразвитой энергетической субстанции, принадлежащей этому плану, и это ядро также можно назвать монадой. Этот термин обычно используется в еще более ограниченном смысле для обозначения только высшей, духовной части многоуровневой конституции любого существа.

На нашем физическом уровне всю Солнечную систему можно назвать солнечной монадой, в центре которой находится Солнце. Солнце, в свою очередь, можно назвать солнечной монадой, построенной из меньших монад, с собственной управляющей монадой в центре /2/. Человеческое физическое тело также можно назвать монадой, состоящей из меньших монад, /3/ с, возможно, центральной монадой в сердце или мозге. В то же время каждая физическая сущность одушевлена и управляется с внутренних, более тонких уровней ее конституции, и каждое из ее более эфирных тел или душ (или совокупных монад) также имеет свое собственное центральное ядро (или монаду), с самой высшей монадой (или монадической сущностью) в общем контроле. Человеческая конституция содержит следующие монадические центры: Божественную монаду, духовную монаду, высшую человеческую монаду, низшую человеческую монаду (которой мы являемся в настоящее время), звериную монаду и астрально-физическую монаду. Каждая из этих монад обладает запасом накопленного эволюционного опыта (или эго) и действует через соответствующий проводник (или душу) /4/.

Общее значение "монады", используемое в теософии, определяется Г. де Пурукером следующим образом:

Духовная сущность, которая для нас, людей, неделима; это божественно-духовный жизненный атом, но неделимый, потому что его существенной характеристикой, как мы, люди, ее понимаем, является однородность ... Монады - это вечные, единые, индивидуальные центры жизни, центры сознания, бессмертные во время любой солнечной Манвантары, следовательно, нестареющие, нерожденные, бессмертные. [Они] являются духовно-субстанциальными сущностями, самомотивированными, самонаводящимися, самосознающими, в бесконечно различных степенях, конечными элементами Вселенной /5/.

Относительно эволюции монады он пишет::

Каждая монадическая сущность, каждая монада, независимо от того, где и в какой период времени, является обучающейся сущностью, всегда продвигающейся от менее совершенного к более совершенному. В любой космической манвантаре она начинает свое эволюционное путешествие как несознательная божественная искра, проходя через все фазы и переживания, которые содержит эта конкретная манвантара, и заканчивается как полностью совершенный Бог /6/.

Поскольку монаде требуется одна планетарная манвантара, или семь кругов, чтобы продвинуться в одном царстве, для того чтобы монада продвинулась от низшего из трех элементарных царств к высшему из трех дхиан-коганических царств, необходимо десять перевоплощений любой планетарной цепи /7/.

Число индивидуальных монад в каждом из четырех видимых царств на земле - минеральном, растительном, животном и человеческом - сильно различается. Например, на Земле насчитывается около 7,5 миллиардов человек, и еще многие миллиарды в настоящее время находятся в посмертном состоянии. Но только в каждом человеческом теле насчитывается около 100 триллионов клеток и около 10 триллион триллионов атомов. Таким образом, очевидно, что отдельные монады, обитающие в атомах (и субатомных частицах) в земле и на земле, не могут все стать индивидуальными человеческими монадами на земле, как мы ее знаем.

 - 2 -

На решение указывает Махатма К.Х., когда он говорит, что человеческая душа - это "соединение прогрессирующих сущностей низшего царства" /8/. Это говорит о том, что подобно тому, как человеческие физические тела состоят из бесчисленного множества атомных и субатомных сущностей, человеческую монаду можно рассматривать, по аналогии, как относительно целостную совокупность того, что когда-то было высокодифференцированными (хотя с нашей точки зрения относительно неиндивидуализированными) минеральными монадами. Это не означает, что "индивидуальности" прежних минеральных монад полностью уничтожены – они просто включены в большее целое.

Божественная монада внутри нас, полем действия которой является галактика, излучает множество духовных монад, каждая из которых активна в определенной Солнечной системе; каждая духовная монада излучает несколько высших человеческих или цепных монад, каждая из которых ограничена определенной планетной цепью; и каждая цепная монада излучает 12 низших человеческих или земных монад. Каждая родительская монада содержит в себе своих детей-монад как часть своей конституции /9/. Точно так же монада атома, вероятно, включает в себя монады всех составляющих атома частиц.

Монады остаются отдельными индивидуумами на протяжении всего своего проявленного существования в определенном эволюционном цикле или манвантаре. Божественная монада существует в течение жизни галактики, духовная монада - в течение жизни Солнечной системы, а высшая человеческая монада - в течение жизни планетной цепи /10/. В конце своего жизненного цикла каждая монада не разрушается, а поднимается на высшие планы сознания на период покоя, пока не начнется следующий цикл деятельности.

Высшие качества, приобретенные в процессе эволюции, никогда не теряются. Примером тому служит то, что происходит с нашей личностью после смерти. При "второй смерти" в низших астральных мирах, или кама-локе, все благородное и духовное, что сохраняет душа, удаляется в высшую триаду (Атман-Буддхи-Манас), или (относительно) бессмертную монадическую сущность нашего Семеричного строения, и совокупность этих внутренних элементов составляет человеческую монаду /11/.

Это иллюстрирует тот факт, что все реальные, конечные монады составные, какими бы относительно однородными и неделимыми они ни были с нашей точки зрения. Вообще говоря, нет никаких ограничений на то, насколько большой или маленькой может быть монадическая сущность. Их диапазон размеров бесконечен, ограничен только двумя абстрактными "границами" - бесконечно большим и бесконечно малым. Каждую бесконечно малую точку пространства можно рассматривать как монаду, все они содержатся в одной бесконечной монаде; но эти "конечные" монады, конечно, являются абстракциями, а не реальными сущностями. Наша собственная духовная монада может быть невообразимо мала с нашей точки зрения и все же содержать в себе бесконечное число миров, точно так же, как вся наша наблюдаемая Вселенная может быть просто крошечной частицей в теле какой-то сверхкосмической сущности. Как вверху, так и внизу.

Таким образом, наша духовная монада является составной сущностью "группой монадических жизней" /12/.

Это космическое семя, из которого вырастает древо космической жизни, его корни вверху; его ветви, листья, плоды внизу. В конце концов, из такого семени происходят все исходы космической жизни, и если бы в монаде была только одна бесконечно однородная сущность, то не могло бы быть этого рассеивания в многообразных, невероятно многочисленных, бесчисленных планах, существах, иерархиях проявленной вселенной. Сам факт того, что гетерогенность исходит из того, что мы называем гомогенностью, показывает, что гетерогенность со всеми ее бесчисленными ветвями была заключена в однородной монадической сущности, протекающей через эту однлрод-

 - 3 -

ную монадическую сущность, как жизненный поток дерева исходит из кажущегося и для нас фактически однородного семени. ...

Таким образом, монада для нас однородна. Все исходящее из него, все снова будет поглощено или втянуто обратно в него, когда откроется пралайя. Но все эти различные индивидуальности должны были лежать там латентно, чтобы они могли выйти оттуда. Поэтому она показывает нам, что монада - это не просто канал, Лайя-центр, через который протекают потоки ... все, что есть проявленной жизнью, но что сама монада есть сущность /13/.

Де Пурукер говорит, что любой атом, растение или животное является выражением своей внутренней монады точно так же, как и человек, но чем дальше мы уходим назад к химическим элементам, тем теснее такие монады связаны между собой семьями /14/. Однако в своей статье "минеральная монада" Блаватская, по – видимому, выступает против идеи индивидуальных монад для каждого атома или субатома, говоря, что "минеральная монада едина - высшие животные и человеческие монады бесчисленны". Она пишет:

Было бы очень обманчиво представлять себе монаду как отдельную сущность, медленно идущую своим путем через низшие царства и после неисчислимого ряда превращений расцветающую в человеческое существо; короче говоря, что монада Гумбольдта восходит к монаде атома роговой обманки. Вместо того чтобы говорить о минеральной монаде, правильнее было бы назвать ее монадой, проявляющейся в той форме Пракрити [изначальной субстанции], которая называется минеральным царством. Каждый атом или молекула обычной научной гипотезы не является частицей чего-то, одушевленного чем-то психическим, которому суждено расцвести как человеку через эоны. Но это конкретное проявление универсальной энергии, которая сама еще не стала индивидуализированной: последовательное проявление единого универсального Монаса.

Она добавляет, что монадическая сущность начинает незаметно дифференцироваться в растительном царстве, делает это в большей степени в животном царстве и становится отчетливо индивидуализированной в человеческом царстве /15/.

Таким образом, Блаватская, как и Де Пурукер, утверждает, что степень индивидуальности возрастает по мере того, как мы поднимаемся от минерального царства к человеческому. Однако Блаватская говорит, что универсальная монадическая энергия, проявляющаяся через минеральное царство, недифференцирована на своем собственном плане, тогда как Де Пурукер говорит, что общая минеральная монада состоит из отдельных монадических сущностей, но что они не обладают отдельными индивидуальностями, как, скажем, человеческие монады. Другими словами, оба автора в основном говорят одно и то же, но с двух разных точек зрения. Действительно, в другом месте сама Блаватская говорит что "каждая клетка в человеческом теле имеет свою монаду, как и каждая клетка в животном, растительном и даже в (так называемых) неорганических телах" /16/. Ключ к вопросу в том, что каждая монада и одна, и много, состоит из меньших монад и живет своей жизнью как часть больших монад. В конечном счете, всякое разделение или дифференциация относительны и преходящи, и в этом смысле "иллюзорны".

То, что в каждом атоме есть индивидуальная монада и т. д., также следует из аналогии между атомом и Солнечной системой. С нашей точки зрения, все электроны совершенно одинаковы с точки зрения их измеримых свойств. Однако то, что мы называем электроном, вероятно, является иллюзией, порожденной невероятно быстрыми перевоплощениями, происходящими на субатомном уровне. Сущность (или сущности), порождающие явление, которое мы называем "электроном", несомненно, так же сложна сама по себе, как и наша земля. Поэтому отрицать, что каждый электрон несет в себе более высокий монадический аспект, было бы равносильно отрицать то же самое для Земли. Монада электрона должна быть такой же сложной и индивидуализированной в своем собственном масштабе вещей, как планетарный дух или монада земли. Но точно так же, как все монады в минеральном царстве могут рассматриваться как одна (относительно) недифференцированная, однородная монада с нашей точки зрения, так и все

 - 4 -

планетные и солнечные монады в нашей области Вселенной могут рассматриваться как одна монада с точки зрения некой сверхкосмической сущности. Все это вопрос относительности и перспективы.

Согласно де Пурукеру, идея о том, что все существа в минеральном, растительном и животном царствах являются частью "групповой души", в которую они сливаются после смерти, вводит в заблуждение, но не совсем ошибочна:

Если мы вспомним, что индивидуализация неуклонно идет от элементалов до Дхиан-Коганов и что все монады принадлежат или связаны с тем или иным из семи, десяти или двенадцати солнечных логосов, или тем, что некоторые называют "лучами", мы сразу увидим истинное учение, стоящее за этой идеей групповой души...

Монады в низших царствах гораздо теснее взаимосвязаны и более похожи друг на друга, чем более индивидуализированные монады в высших царствах. Но совершенно неверно, совершенно ошибочно говорить, что монада животного, например, погружается обратно в океан души или в групповую душу и никогда больше не выходит наружу, но что только новые дифференциации океана выходят наружу, новые капли.

Монада, говорит он, постоянно путешествует во времени и пространстве, борясь за то, чтобы выразить себя более полно по мере того, как ее проводники становятся все более индивидуализированными, но она индивидуальна с самого раннего своего появления в любой манвантаре как бескорыстная божественная искра /17/.

По мере того как монады продвигаются через три сверхчеловеческих (или дхьяни-коганических) царства, индивидуальность (в смысле индивидуализма) уменьшается, в то время как интеграция возрастает – противоположность тому, что происходит в трех субминеральных, элементарных царствах. Как элементалы, так и Дхиан-Коганы не обладают ни индивидуальностью, ни личностью как отдельными сущностями: "индивидуальность - это характеристика их соответствующих иерархий, а не их единиц ... чем ближе к области однородности и Божественному, тем чище и менее акцентировано, что индивидуальность в иерархии /18/. Но, в то время как элементалы “слепо и бессознательно подчиняются своим соответствующим иерархиям царств, потому что у них недостаточной эгоизма, чтобы стать интеллектуальными мятежниками, как это часто бывает у людей, Дхиани-Коганы “более полно осознают себя божественными или духовными эго, и их подчинение своему иерарху является радостным желанием’ /19/.

Подобно тому, как мы, люди, являемся составными сущностями, состоящими из множества существ, так и иерарх, высший Атман или параматман любой Иерархии. Хотя она обладает своей собственной индивидуальностью и может рассматриваться в некотором смысле как неделимая, она является совокупностью монадических сущностей всех сущностей, составляющих ее иерархию или семью. Она является источником всех низших сущностей, вытекающих из нее, которые она пронизывает своей жизненной силой. Точно так же человек - это совокупность атомов жизни многих степеней, существующих на многих стадиях сознания, пронизанных потоком сознания, исходящим от Атмана, внутреннего Бога /20/. Это направление мысли может быть применено ко всем живым существам любого масштаба.

Де Пурукер также указывает, что сущностей, занимающих высшие ступени лестницы жизни, становится все меньше и меньше по мере того, как достигается вершина иерархии /21/. В некотором смысле душа каждого отдельного члена высших царств все больше становится "групповой душой", то есть интегрированной комбинацией еще раз сильно дифференцированных монадических сущностей, и отчетливость каждой души уменьшается по мере приближения к относительному совершенству. В конце Манвантары множество поглощается единым, т. е. множество дифференцированных монад реинтегрируются в конечную "групповую душу" или сверхдушу - родительскую монаду, Абсолют или безмолвного наблюдателя рассматриваемой

 - 5 -

иерархии. Но даже тогда они не полностью теряют свою индивидуальность и становятся совершенно однородной массой, иначе они никогда не смогли бы снова выйти после долгого космического периода покоя или Пралайи, чтобы продолжить свое эволюционное путешествие.

В начале следующего цикла монады снова дифференцируются на отдельные царства, подцарства и т. д., согласно их эволюционному статусу. Ссылаясь, например, на первую человеческую коренную расу в нынешнем четвертом круге земной цепи, Блаватская говорит о семи человеческих группах, эволюционировавщих одновременно в семи различных частях первого континента, и говорит, что их способности и характеристики были очень различны, "чтобы соответствовать Карме различных перевоплощающихся монад, которые не могли быть все одинаковой степени чистоты в своих последних рождениях в других мирах" /22/.

Иногда говорят, что людям суждено стать звездами, или, точнее, духами-душами звезд /23/. Но так же, как невозможно для каждой отдельной минеральной монады стать отдельной человеческой монадой на нашей собственной планетной цепи из-за огромного различия в количестве этих двух типов монад, так же невозможно для каждого отдельного человека стать отдельной звездой на нашей собственной шкале вещей, поскольку число людей или эквивалентных существ в нашей галактике должно превышать число звезд в огромном факторе. Даже коллективное человечество на земле не могло бы стать звездой в нашем собственном масштабе вещей, так как все зрелые звезды, как говорят, имеют семейство планет, на каждой из которых развивается "человеческое" царство, и поэтому число человечеств в галактике должно значительно превышать число звезд.

Но в безграничной Вселенной циклы эволюционной деятельности разворачиваются на бесконечном числе планов и на бесконечном масштабе размеров, и не размер определяет эволюционный статус, а развитие сознания. Если каждый атом в наших телах - это миниатюрная Солнечная система, а каждое атомное ядро - миниатюрная звезда, то даже наши собственные тела содержат бесчисленное множество звезд!

Ссылки:

1. G. de Purucker, The Esoteric Tradition, 582; H.P. Blavatsky, The Secret Doctrine, 1:21.

2. G. de Purucker, Esoteric Teachings, 7:40; Dialogues of G. de Purucker, 2:413; G. de Purucker,

 Fountain-Source of Occultism, 117, 293-5.

3. Dialogues, 3:246; Fountain-Source, 271.

4. Fountain-Source, 432-5.

5. G. de Purucker, Occult Glossary, 2nd ed., 111.

6. Fountain-Source, 293.

7. Dialogues, 2:306; G. de Purucker, Studies in Occult Philosophy, 167-92; The Mahatma

 Letters to A.P. Sinnett, 2nd ed., 76, chron. ed., 122.

8. Mahatma Letters, 2nd ed., 80, chron. ed., 172.

9. Dialogues, 3:302-3.

10. Esoteric Tradition, 850-2.

11. Fountain-Source, 565.

12. Dialogues, 1:19, 195.

13. Dialogues, 1:42-3.

14. Studies in Occult Philosophy, 591.

15. Blavatsky Collected Writings, 5:171-5, Secret Doctrine, 1:177-9; see Fountain-Source, 384-

 6.

16. Secret Doctrine, 1:630fn.

17. Studies in Occult Philosophy, 591-2; also 569-70, Fountain-Source, 618-9.

18. Secret Doctrine, 1:275; see Esoteric Tradition, 940.

19. Fountain-Source, 619.

20. Dialogues, 2:378-80.

21. Dialogues, 3:88.

22. ecret Doctrine, 2:1, 249.

23. Fountain-Source, 293-4, 471-2, 640; Dialogues, 1:206-7, 2:469-70.